
 څېړنيزه، ادبي پنځلس ورځنۍ جریده -علمي

  

 

  شمسيهجري  ۳۱۳۱د تأسيس كال 
 مه۹۴.کال د نومبرم۹۴۹۱مه او د  ۹۲هـ.ق. کال د جمادي الاول ۵۶۶۷مه، د ۰۴ل کال د لړم ۵۶۴۶( مه ګڼه،  د ۶۱۱-۶۱۱مه ګڼه، پرله پسې )۵۱ - ۵۱پنځنۍ )پنجشنبه( د لړم 

   

 خطايي، بې وفايي زما له خوا ده

 ته پر عدل برابر يې زما ربه!

 اميدوار دې د کرم بهايي جان دی

 رهنما هم ته رهبر يې زما ربه!
 بهايي جان صاحبزاده     

مخ۳ مخ۲   

مخ۳ مخ۲   

بیت لنډه  هموږ کوښښ کوو چې د پوهاند ناګار د یـــــــــو
شرحه او تفسیر د یوې ځانګړې نظريې پر بنسټ تر سره 
کړو. دغه نظريې ته په شعر او متن کې د مانا او مفهوم 
د زېږون )تولد/حمل( نظریه وايي، چــې په انګریزۍ کې د 

(Pregnant.په نوم یادېږي ) 
د متنیت د تیورۍ په پام کې نیولو سره د هر متن او شعر 
د لیکلو شاته یوه لویه مانا او مفهوم پروت وي، دغه مانا 
د انسان د لاشعور، ټولنــــــــــــیز لاشعور، نړۍ لید، تېر ـ 
ماضي، چاپیریال، وراثت او د داسې نورو خواوو سره 
اړیکه لري. د همدغو لاملونو پر بنسټ کولای شو، چې د 
یو شاعر فکر او نړۍ لید یې له متن څخه ثابت کړو. د یو 
شاعر شعرونه، کلمات، ترکیبونه، سېمبولونه، منځپانګه 
او له داسې نورو خواوو څخه کولای شو چې د شاعر 

 افکار څرګند کړو. 
د انسان شخصیت، کـــــــړه وړه، عقیده، دیني او مذهبي 
لید، له پوهانو سره ملګرتیا، مطالعه او کله کله سیاسي 
دریځ یې په شعرونو باندې اغېزې کوي، نو ځکه چاپيریال 
په شعر او شعر په چاپيریال دوه اړخیزې اړیکې لري او 
موږ نشو کولای، چې د یو شاعر شعرونه یې له شخصیت 
پرته تـــــــــــر بحث لاندې ونیسو. سره له دې چې د مرګ 
نویسنده په نظریه کې ویل کېږي، چې د یو شاعر د 
شعرونو په څېړنه کې بې طرفه پاتې کېدل اړینه موضوع 
ده او تاسو فکر وکړئ، چې لیکوال مړ شوی دی او یا هېڅ 
یې نه پېژنئ، خو د شعرونو د تحلیل او تفسیر لپاره د یو 
شاعر په شخصیت، کورنۍ او نورو خواوو پوهاوی اړین 

دی، نو ځکه د ناګار صاحب په شخصیت که د دې لپاره 
بحث کوو، چې د  یو بیت په شرحه او تفسیر کې راسره 
مرسته وکړي، نو دومره وایم چې استاد ناګار د یو صوفي 
او عارف په ډول د يو ښه انسان ډېرې ښې ځانګړنې لري 
او د عمل او وینا تر منځ یې د یووالي دا یوه بېلګه تاسو ته 
وړاندې کوم چې دیني او تصوفي مطالعاتو اغېزې یې په 

 ژوند او شخصیت باندې پرتې دي.
استاد په علمي برخې کې ډېرې څېړنې او پنځونې تر سره 
کړي دي. څېړنیز کتابونه یې په بېلابېلو پوهنتونونو کې 
درسي او مرستندوی اثار دي او د پنځونو په برخه کې یې 
د شعرونو کلیات د یادونې وړ دی. زه په دغه مقاله کې د 
ناګار یو بیت لنډه شرحه کوم او کوښښ کوم چې یوازې 
د یوې مقالې په کچه بحث پرې وکړو، که پراختیا ور ته 

 ورکړل شي، یو کتاب پرې لیکل کېدلای شي.
کله چې د یو بیت او یا  د یو نیم بیتي اړین توکي شرحه 
کوو او د هرې کلمې شاته هغه لاملونه پیدا کوو، چې 
لیکوال په خپل شعر او یا په نثر کې راوړي وي، دې ته په 

( وایي. کله چې په یو بیت Pregnantغربي ادبیاتو کې )
او په یو نیم بیتي کې ځینې داسې کلمې راوړل شوي وي، 
چې توضېح او تشریح ته اړتیا ولري. دغې کلمې له څو 
اړخیزو خواوو څخه څېړل کېدلای شي، چې د بېلګې په 
ډول د خوشحال خان خټک دستار نامه یو داسې اثر 
دی، چې ټول کتاب په حقیقت کې د یو بیت شرحه او 
توضېح ده، خو د پرګننټ )حمل( د نظريې یو ابتدايي 

 هڅه ده، خو کله چې حمزه شینواري د خوشحال

 

 جغرافيايي ژبپوهنه   
(Geolinguistics) 

ژبپوهنه هغـــــــــه علم دی چې د ژبې داخلي جوړښت 
ژبپوهنه د ژبې څېړلو او مطالعه کولو پوهنه »څېړي یا 

ده، مړژواندې او په راتلونکي کې پیداکېدونکې ژبې 
مخ( یا په بله ۷:  ۵۳۳۱)لودین،  «ورباندې څېړل کېږي.

هغه علم چې ژبه، د هغې څرنګوالی او داسې »وینا: 
نورې راز راز ژبنۍ مسئلې څېړي، ژبپوهنه بلل کېږي. د 

( دی Linguisticژبپوهنې نړیوال نوم لینګوسټیک )
( د Istica( د ژبې او استیکه )Linguaچې لینګوه )

پوهنې معنا لري. ژبپوهنه هغه علم دی چې د ژبو 
جوړښت او ځانګړتیاوې د معاصرو میتودونو پر اساس 

)غوربندی،  «په یوې ټاکلې مرحله کې مطالعه کوي.
مخ( ژبپوهنې ته ډاکټر سمندر یوسفزی ۳۳:  ۵۳۳۷

د ژبپوهنې غرض او مقصد د »ساینسي مطالعه وایي: 
ژبې ساینسي مطالعه کول وي، ساینسي مطالعه ورته 
ځکه وایي چې انساني ژبه چې څنګه ده چې هم 
هغسې مطالعه شي او د مختلفو اړخونو یې په بشپړه 
توګه احاطه وشي، د هر قسمه احساساتو، جذباتو او 
خوښۍ نا خوښۍ نه پکښې ډډه وشي، انساني ژبه هم 
هغسې مطالعه شي لکه څنګه چې د ساینس په 

)یوسفزی،  «میدان کې مختلف څیزونه تجزیه کېږي.
مخ(  د ډاکټر رفیع الله نیازي په قول:  ۳۷:  ۲۲۲۲

ژبپوهنه هغه پوهه ده چې د معاصرو علومو او »
روشونو پر بنسټ د ژبې ماهیت او څرنګوالی څېړي او 
د بېلابېلو ژبو کورنۍ چې په خپلو کې اړیکې سره لري، 

)کابل  «د هغوی تاریخي بدلونونه او ډلبندۍ یې څېړي.
 مخ( ۶۲ګڼه، ۶: ۵۳۳۱مجله، 

له دې ټولو پېژندنو څخه دا پایله په لاس راځي چې 
ژبپوهنه د ژبې داخلي جوړښت، ځانګړنې، راز راز ژبني 
مسایل، د ژبې ماهیت او څرنګوالی د معاصرو علومو 
او روشونو پر بنسټ څېړي. ژبپوهنه په لویه کې دوه 

 Applied)برخې لري چې یوې ته یې تطبیقي ژبپوهنه 
Linguistics(  او بــــــــــــــــــــــــــــــــــلې ته یې نظري

( وایي. دا چې Theoretical Linguisticsژبپوهنه )
روانپوهنیزه ژبپوهنه د تطبیقي ژبپوهنې له څانګو څخه 
یوه څانګه ده نو اړینه ده چې تطبیقي ژبپوهنه هم څه 

 نا څه وپېژنو.
ژبپوهان تطبیقي ژبپوهنې ته څو نومونه نور هم اخلي، 

 Macro)یو خو یې په عموم کـــــــــــــې ماکرو ژبپوهنه 
Linguistics(  هم بولي او بیا دا ژبپوهنه د مستعملې

ژبپوهنې په نوم هم یادېږي، دا ځکه چې په دې ډول 
ژبپوهنه کې ژبه په لویه پیمانه څېړل کېږي، یعنې دا 
کتل کېږي چې ژبه له خپل ذات څخه بهر له کومو 

لیکي:   علومو سره اړیکه لري، په دې اړه ډاکټر یوسفزی
په ماکرو لینګوسټکس کې ژبه په لویه پیمانه کتلی »

کېږي، چې ژبه د خپل ذات نه بهر د کومو څیزونو 
علمونو سره علاقه لري، کوم چې په ژبه اثر غورځوي، 
لکه تاریخ، ټولنه، کلتور، نفسیات وغیره خو که موږ په 

 مختصرو لفظونو کې خبره کوو نو چې په ژبه کې

د مولانا 
 ( برخه۲)بلخي د مثنوي پښتو ژباړې

ارواښاد مولوي صالح محمدخان کندهاری پـه اويـا 
کلنۍ کې په کابل ښار کې له دې نړۍ وکوچېد، څـه 
وخت وروسته يې د ده خاورې شوی بدن کندهار تـه 
راوړ او د حضرت جي بابا ګور ته نږدې يې ښخ کـړ، 

 روح يې ښاد.
ملک الشعراء استاد بېتاب کابلي د ارواښاد مولـوي 
صالح محمدخان کندهاري پـر مـرګ ډېـر دردنـا  

 بيتونه ويلي چې ځينې يې په دې ډول دي:

مولوي صاحب کندهاری د مثنوي يو عاشـ  و او د 
دغه معنوي او ارزښتمن اثر په مطالبو ښه پوهېـده  

 «پښتو مثنوي»د خپلې مطالعې مېوه يې بالاخره په 
کې ثبت کړه او د پښتو، پارسي ادبياتو تاريخ تـه يـې 

 يو بېل ښاېست وباښه.

 ﴾ د مولانا روم پښتو مثنوي۲﴿
 د پورتني اثر ويناوال وايي:

له نېکه مرغه په پښتني ټولنه کې د مولانا بلخي ډېر 
زيات مينان شـتـه دي، يـو لـه دغـو نـه ارواښـاد 
عبدالاکبرخان اکبر دی چې له مولوي صالح محـمـد 
خان کندهاري وروسته يې د مثنوي درې دفـهه پـه 
پښتو نثر ژباړلي دي او دغه کړاوجن کار يې پـه اويـا 
کلنۍ کې چې سهګې يې هم کمزروې شوې وې  پـه 

 ښکلي انداز پای ته رسولی دی.
عبدالاکبرخان اکبر چې د پښتو لـه پـېـژنـدل شـوو 
ليکوالو او شاعرانو څخه دی  د عبدالغفـارخـان پـه 

» عمـرزيـو« ، د چارسدې، د   ز(۵۳۲۲کورنۍ کې په )
په سيمه کې دې نړۍ ته سهګې پرانېستې، نومـوړي 
منځوۍ او لوړې زده کړې په خپـل کـلي کـې سرتـه 
ورسولې، ورپسې يې د پېښور په اسلاميه پوهـنـتـون 
کې نومليکنه وکړه، ده چې څنګه له سـيـاسـت سره 

 ۵۳۵۳»مينه درلوده  نو له همدې امله نوموړي پـه 
کې خپلو زده کړو ته خـدای پـامـاني ورکـړه، پـه  «ز

همدې وخت د انګلېسيانو حکمراني چلېده چـې پـه 
همدې اساس دغه سياسي او فرهنګـي شـخـصـيـت 
افغانستان ته ولېږدېد او له دې ځايه شوروي اتحـاد 
او ورپسې يو کال وروسته خپل هېواد تـه راسـتـون 

چې د يادې ټولـنـې  «اصلاح الافاغنه ټولنې»شو او د 
 مؤسس لوی سياستوال او نړيوال شخصيت

د ځانګړې پېښې او موضوع په وړاندې وجداني حالت ته 
عاطفه وايي چې په تجربه تر لاسه كيږي، او په انسانانو 
کې يو له بل نه توپير لري، په ښځو کې د نارينه په پرتله 

 .ډېره ده، خو هره قاعده ځانګړنې لري
عقل او عاطفه د انسان په وجود کې دوه بشپړونکي  

اضداد دي، عقل په منط  او استدلال ولاړ دی، او په 
ټولو قضاياو کې په کره او سمه توګه پريکړه کوي، خو 
عاطفه په رڼو احساساتو، انعطاف او نرمښت ولاړه ده، 
عاطفه په نتيجه پرېکړه کوي له منط  او استدلال سره 
هېڅ کار نه لري، عاطفه هڅه کوي چې په بيړني ډول 
غريزه اشباع کړي، خو عقل د دغه کار له پاره اوږدمهاله 
وخت په نظر کې نيسي، د عقل صلابت عاطفه نرموي او 
د عاطفې جوش عقل سړوي او دواړه په انساني چارو نېغ 

 .په نيغه اغيز لري
ځينې خلک په دې باور دي چې غښتلی فکر د عاطفې په 
نه شتون کې شونی دی، خو دا ناسم نظر دی، ځکه چې 
دواړه بشپړونکي اضداد دي، بلکې د عاطفي په شتون کې 
غښتلی فکر زيږي، نو همدغه ده چې د يوه ليکوال او 
شاعر د تخلي  د پيل نکته هم بلل کيږي، کله چې د يوې 

وبوږنيږي، د ”  عاطفه”موضوع په اړه د شاعر احساس
لفظونو او ترکيبونو په مرسته يې مخاطب ته وړاندې 
کوي، که چيرته شاعر په خپله دغه شعري تجربه کې 
چې ذاتي تجربه يې ده، ريښتونی وي نو عاطفه به يې هم 
ريښتونې او اغيزمنه وي او که چېرته خپله ذاتي تجربه 
موږ ته په سمه توګه انتقال نه کړي، نو عاطفه به يې 

 .دروغژنه وي
خو په شعر کې پرعاطفه باندې د ريښتونې او دروغژنې 
غښتلې او کمزورې پرېکړه هم اسانه خبره نه ده او تر شا 

 .زر کيسې لري
ويل کيږي چې د حجاج بن يوسف زوی وفات شو، نو له 
يو شاعر نه يې غوښتنه وکړه چې د زوی په اړه يې داسې 
وېرنه ووايي چې د خپل زوی په اړه يې ويلې وه، نو شاعر 

هغه څه چې زه يې د خپل زوی په اړه ويلو “ورته وويل: 
 .”ته اړ کړی وم ستا د زوی په اړه يې په زړه کې نه لرم

همدغه عاطفه ده چې شاعر يې په خپل زوی باندې 
وېــــــــــــــــــــــــرنې ته اړ ويستی و او په خپله وېرنه کې 
دومره ريښتونی هم و چې د وخت امير ترې غوښتنه کوي 

 .چې د ده د زوی په اړه هم دغسې وېرنه ووايي
لکه ومو ويل عاطفه په دروغو او رښتياو کار نه لري، 

 : ځکه د عقل کار دی نه د عاطفې ځکه چې

دی، چې څومره ”  اکذبه اعذبه ”  او د ادب په دنيا کې
دروغژن وي دومره به خوږ وي، نو له همدې ځايه ويلی 
شو چې عاطفه په شعر کې اساسي توکی دی او له 
عاطفې پرته شعر لکه سوړ ديوال بې روحه شی دی، 
زموږ په اوسني بهير کې که يو شمير شاعران عاطفې ته 
ارزښت ورکوي، خو يو شمېر نور داسې شته دی چې تش 
په خيال ولاړ وي، کله چې په شعر کې کوم خيال له 
عاطفې بې برخې شي نو بيا وهم او خوب ته نيږدې شي 
او په مخاطب هيڅ ډول اغيز نه شي کولی، خو که په 
کوم شعر کې عاطفه ريښتونې وي او تخيل ونه لري بيا 
هم په مخاطب اغيز کوي، د پښتو ژبې معاصر شاعر 

 :درويش درانی وايي

په دغه بيت کې هيڅ ډول تخيل نشته، خو بيا هم زموږ 
په حواسو نيغ په نيغه اغيز کوي او د دې لامل دا دی چې 
شاعر راسره خپله ذاتې تجربه چې د فردي عاطفې نه 
رازيږېدلې شريکه کړې ده، د شاعر عاطفه ريښتونې ده 
ځکه چې له ذاتې تجربې نه راټوکېدلې او په دې توانېدلی 
دی چې د لفظونو پرمټ يې په همغسې تازه ګۍ تر موږ 

 :راورسوي، درويش يو بل ځای وايي

 
د پوهاند ناګار له يوه 

 بيت زېږېدنه 

 څېړندوی محمد اتل انګار پوهندوی دوکتور سيد اصغر هاشمي

 ل: پروفيسور سيال کاکړ ژ: څېړندوی بشرمل زرغون

 “عقل مسلې د سود او زيان راټولوي”

 بيلتانه يم داسې حال ته رسولی
 يار د بل درومې او زه ورپسې ژاړم

 مولوي صالح محمد آن وکيل قندهار
 خيرخواه شاه و ملت در نهان و آشکار

 
 دوستدار حرف ح  بود و نګفتی غير راست

 از ملمع کاری و تلبيس بودی بر کنار
 خدمت شايان نمودی در معارف سالها

 ګاه در کابل مديری داشت ګه در قندهار
 به پشتو خدمتی «عهد سراجيه»کرده در 

 اندرين مضمون نبوده کس چو او آموزګار
 

 چون بهر کس او نکو کردار و صالح بوده است
 هم بهر کاری که بوده با صداقت کرده کار

 زه اکبر د مولانا رومي مريد يم
 يو عاش  د پيروانو د توحيد يم

۵ 



 (پنجشنبهپنځنۍ )
 ګڼه ۵۱ - ۵۱د لړم 

 مه( ګڼه ۵۱۱ - ۵۱۱پرله پسې )

 ۰۴د لړم میاشتې  ۵۵۴۵
 ۹۲د جمادي الاول میاشتې  ۵۵۵۱
 ۹۴د نومبر مياشتې  ۹۴۹۱

درېیمه دوره 
 

عبدالاکبرخان اکبر د مثنوي ژباړه په ډېرې سـاده او  ...د مولانا بلخي د مثنوي پښتو
روانه ژبه کړې او بيا يې پکې د پېښورۍ پښتو ګـړنـې 
کارولي دي، نوموړي د موليٰنا بلخي د شـعـرونـو د 
ژباړې او زبات د ښـه روښـانـولـو لـپـاره د مـولانـا 
عبدالرحمن جامي، سعدي شېرازي، علامـه اقـبـال 
لاهوري او خپل پښتو شعرونه وړاندې کـړي دي او 
په دې لاره )روش( کې ورسره مولانا عـبـدالـقـدوس 
قاسمي چې دی په عربي، پارسي او انګلـېـسيـ ژبـو 
ښه پوهېده  ډېره زياته مرسـتـه کـړې ده چـې پـه 

ډول پخپله ژباړن له ياد فاضل استـاده ډېـره  همدې 
زياته مننه کړې، رښتيانی چې عبدالاکبرخان اکبر د 
مثنوي په پښتو ژباړه کې بريالی شـوی دی، پـه دې 
نړۍ کې چې تر کومه پښتو او پـارسي ژبـې ژونـدۍ 
وي  عبدالاکبرخان اکبر به هم ژوندی پـاتـې وي او 

 یادېږي به.
کـتـاب  «د مولانا روم پښتـو مـثـنـوي»په اخره کې د 

څخه څو منثورې بېلګې ستاسې درانه خـدمـت تـه 
وړاندې کېږي  البته په دې ژبـاړه کـې نـومـوړي د 
پښتو اوسنۍ امـلا کـارولـې، مـهـربـاني وکـړئ  د 

 عبدالاکبرخان اکبر پښتو ژباړه سمه وګورئ:

د نلو د ځنګل نه چې يې زه راپرې کړی يم  زما د :  ترجمه
فرياد، واوېلا په وجه نر ښځې په ژړا دي  يـعـنـې چـې د 
عالم ارواح نه انسان را جدا شوی دی  مطمين نه دی، په 

 ژړا سر دی، خپل مقام ته د رسېدو دپاره بې قراره دی.

ته دا هم وايې چې د بال بچ د روزۍ ګټلو بـغـير :  ترجمه
هم څه چاره نشته، په دا وجه زه په ډېره سختۍ حـلالـه 

 روزي ګټم.

: هغه اوښان چې مخکې ذکر شـو  دوه نـه ترجمه

خان عبدالغفارخان چې په باچاخـان اوڅـار و  لـه 
لوري رئيس وټاکل شو، زموږ دغه نوموتی شخصيت 
په خپل ژوند څو ځل د زندان تورو تـنـبـو تـه اچـول 
شوی دی، نوموړی نه يواځې دا چـې يـو بـااهـانـه 
سياستوال او باوجدانه شخص و  بـلـکـې د پښـتـو 
مخلص ليکوال او غوره شاعر و، ده په خـپـل ژونـد 
څو پښتو کتابونه وليکل او خپاره کـړل، دغـه آثـار: 
خواږه تراخه، خدايي خدمتګار، تربوره، نوی تعليـم 
او نوی تهذيب، جونګړه، کـاروان روان دی، پښـتـو 
مثنوي يې پـه پښـتـو مـعـاصرو ادبـيـاتـو کـې ډېـر 
اوڅارتوب لري، ښاغلي محمد نواز خـان طـايـر يـې 

 ديارلس آثاره راپېژندلي دي.
 “ موليٰنای روم د پښتو مثنوي” عبدالاکبرخان اکبر د 

په سريزه کې ليکي: ))زه د عربي او پارسي ژبې عـالم 
نه يم  مګر د مطالعې ذوق يې لـرم، پـه وړوکـوالي 
کې مې په ښوونځي کې ګلستان، بوستـان، يـوسـف 

 زلېخا او سکندرنامه لوستي وو((.
مګر دا ډېر د خوښۍ ځای دی چـې يـاد لـيـکـوال د 
مثنوي ژباړه په ډېر ښه انـداز پـه پښـتـو کـړې ده، 
څنګه چې ده له ديني او عرفاني آثـارو سره مـيـنـه 
درلوده  نو همدغه لامل دی چې نوموړي مثنوي لـه 
پارسي نه په پښتو وژباړله او هيله يـې درلـوده چـې 
مثنوي به په بشپړ ډول وژبـاړي  مـګـر افسـوس   
زړښت او روغتيايي حالـت اجـازه ور نـه کـړه چـې 
مثنوي معنوي بشپړه وژباړي، بيا هـم امـکـان لـري 
چې يو څو دفهه يې ژبـاړلي وي او دې لـوري کـې 

 ژوره پلټنه اړتيا لري.
هو   عبدالاکبرخان اکبر د پښتو مثـنـوي دغـه درې 
دفهه غورچاڼ شوې ژباړه په ډېر ښه انداز او ګـرانـو 
لوستونکو ته يې ښاېسته ژباړه وړاندې کړې ده چـې 
په دې اړه دی په خپلې سريـزه کـې داسـې لـيـکـي: 

آريـنـولـډ ايـن نـيـکـلـسـون »))څو کاله وړانـدې د 
Areynold Alleyne Necholson  « ــوي ــن ــث د م

انګلېسي ژباړه لاسته راغله، ما له هغې نـه يـو څـو 
نظمونه په پښتو نظم واړول  مګر بـيـا مـې هـم دا 

سوچ کاوه چې دغه وينا چې د نـړۍ پـه ډېـرو ژبـو 
ژباړل شوې  ولې پښتو ته نه ژباړل کېږي؟ دا خو بيـا 
زموږ پښتو عالمانو ته ډېره اړينه او ښه ده چې ويـې 
ژباړي  ځکه چې د پښتنو عالمان په مثنوي تـر نـورو 
ښه پوهېږي، په ځانګړې توګه کله چـې دوی يـې د 
قرآن او حديثونو پر ځای په وعظونو کې پـه خـواږه 

 غږ لولي او اورېدو نکي يې اغېز پر ځان مني((.
پـه  «ز ۵۳۷۷»عبدالاکبرخان اکبر د مثنوي ژباړه په 

پـه نـامـه،  «د موليٰنای روم پښتو مثنوي»ژمي کې د 
په حميديه مطبعـه پـېـښـور کـې چـاد کـړې ده، 

مخه ده، له دغه ارزښتمن کتابه يـاد ژبـاړن  «۱۶۱»
څو منتخب حکايتونه او د نظم دوه دفهه راژبـاړلي 
دي، نوموړی د سريزې په وروستيو کې ليکـي: ))کـه 
ژوندی وم  د نورو دفهونو ژباړه به هم خپـره کـړم، 
خدای جل جلاله دې ماتـه د اسـلام او پښـتـنـو د 

 خدمت بری راکړي((.
ښکاره ده چې په تېرو زمانو د پښتنـو پـه ټـولـنـه د 
پارسي ژبې اغېز ډېر زيات ليدل کېږي، په ځـانـګـړې 
توګه د پښتني عالمانو تر مـنـځ، رښـتـيـانـی چـې د 
پښتنو په فرهنګي ژوند کې پارسي ژبه زموږ لـه ديـن 
او ادبه نه پرېکېدونکې ده، په تېر وخت کې بـه چـې 
زموږ واعظانو په منبر خپلې ويـنـاوې کـولـې  نـو د 
خپلو خبرو په پيل او منځ کـې بـه يـې د سـعـدي، 
حافظ او يا د مولوي شعرونـه لـوسـتـل او خـپـلـې 
خبرې به يې په پارسي شعرونو نورې هم خـوږولـې، 
کله به چې واعظانو او درنو عالمانـو پـه مـاجـتـونـو
)مسجدونو( کې د يادو شاعرانو او عارفانو شعرونـه 
ويل  نو درانه ناست خلک به راويښ شـول او لـه 
خوږو پارسي شعرونو به يې ډېر خوند اخـيـسـت او 

 دا لړۍ تر اوسه په همدې شان روانه ده.
د مثنوي دغه منتخبه ژبـاړه مـولانـا عـبـدالـقـدوس 
قاسمي د پېښور پوهنتون د دنيـاتـو اسـتـاد بشـپـړه 
راپېژندلې ده، فاضل استاد د عبدالاکبرخان اکـبر د 
ژباړې پـه اړونـد ډېـرې ګـټـورې خـبرې کـړې دي، 
ورپسې د ژباړن سريزه راغلې ده، لـه دې وروسـتـه 
ښاغلي نواز خان طاير د عبدالاکـبرخـان اکـبر او د 

 مثنوي د ژباړې په باره کې ګټورې خبرې ليکلې دي.

دي  يو دی، د لفظونو لمن تنګه ده او مـعـنـا ډېـره 
 لويه، هغه څه رنګ په دې کې ځايېږي؟.

وفرمايل چې د الـلـه تـعـالـی  )ص(: پېغمبر ترجمه
 اواز زما غوږونو ته لکه د صدا په شان رارسي.

: هر څو  چې د عش  حـقـيـقـي خـاونـدان ترجمه
شول  هغه د هر عيب نه پا  شول، هر هغه څـو  
چې په خدايي صفاتو کې رنګ شي  د اللـه تـعـالـی 
سره يې مينه پيدا شي، هغه د هر قسـم عـيـبـونـو، 

 ګناهونو نه خلاص شي، اقبال وايي:

: بـې د عشـ  د ادابـو نـه ديـن نـه شي ترجمـه
کاملېدی، پخېدی، د عش  د خـاونـدانـو نـه ديـن 

 واخله.

: هغه خدای چې انبيا راولېږل، د احتـيـاج د ترجمه
 مجبورۍ نه  بلکې د خپل فضل په وجه.

: زما نصيحت واوره چې وجود د روح دپـاره ترجمه
يوه مضبوطه جلېخانه ده، که ته نوی روحاني ژونـد 

 غواړې  نو دا زوړ وباسه.
 ﴾ د مثنوي معنوي پښتو ژباړه۳﴿

د پښتو معاصرو ادبياتو لمن د نړۍ له بېلابېلو ژباړو 
څخه برخمنه ده چې پارسي ژبه هم ځينې شهکار آثار 
لکه د رحمان بابا او خوشحال خان خټک غوندې لري 
چې هم په نثر او هم په نظم ژباړل شوې دي، ارواښاد 
مولوي عبدالجبار د پښتو يو له هغو غوره شخصيتونو 
شمېرل کېږي چې له مولوي صالح محمدخان 
کندهاري وروسته دويم شاعر دی چې د محمدنواز 
طاير په وينا د مثنوي دوه دفهه يې په نظم ژباړلي 
دي، زموږ دغه فرهنګي شخصيت د )مولوي( او د 
)مثنوي( عاش  او مېن و  بس مولوي عبدالجبار بوډا 
او کمزوری شوی و او و يې نه شو کړای چې د مثنوي 
شپږ دفهه نور په نظم سرته ورسوي  البته د پښتو 
ادبياتو تاريخ ته د ارواښاد مولوي عبدالجبار ژباړې 
ډېره ښکلا بښلې ده، د پېښور پښتو اکاډمۍ د پخواني 
رئيس ښاغلي محمدنوازخان طاير په وينا د مولوي 
عبدالجبار د مثنوي د دوو دفهونو دغه ژباړه په ياده 

 اکاډمۍ کې خوندي ده.
بيا هم زه دمګړۍ په دې اړه له دې زيات معلومات په 
لاس کې نه لرم  البته په دې باره کې به خپلې پلټنې او 
هڅې جاري ساتم، زه د پښتو اکاډمۍ له مسؤلينو په 
کلکه غوښتنه کوم چې د دغې مثنوي ژباړه چې ياد 
شاعر په پښتو نظم د شعر په چوکاټ کې اوډلې ده  
په تېزۍ خپره کړي چې د پښتو د زده کړې پوهان او 

 څېړونکي ورنه بشپړه ګټه واخلي.
بايد وويل شي چې د پښتو ټولې معاصرې تذکرې د 
ارواښاد مولوي عبدالجبار په باره کې چوپه خوله دي، 
د دغه ديني او فرهنګي شخصيت د حالاتو او آثارو 
شرح نوره ښکاره نه ده  البته ښاغلي محمدنوازخان 
طاير په خپلې ليکنې کې دی د )مروتو( د سيمې ګڼلی 
دی  مګر ارواښاد استاد پرېشان خټک د )رومي 
ګلدستې( په سريزه کې موږ ته دا رنګ معلومات 
راکوي: ))د مثنوي تر درېيم دفه پورې لوی شاعر 

اړوند د “  رييسان”ارواښاد مولوي عبدالجبار چې د 
 د سيمې دی  ژباړه کړې ده((.“ هنګو”

پــــــــه همدې اساس زيارکښه څېړونکی ښاغلی زلمی 
کې د “  فرهنګ زبان و ادبيات پښتو”هېوادمل په 

عبدالجبار په نامـــــــــــــه يو کس داسې راپېژندلی 
دی: ))عبدالجبار په پښتو نظم او ديني نثر کښه، د 
همدغې پېړۍ په پيل کې د پېښور پــــــــــــــــــه 
شاوخوا سيمو کې يې استوګنـــــــــــــه کړې ده، يو 

په نامه په نظم او نثر “  ګلشن وظايف”کتاب يې د 
 تأليف کړی دی((.

زموږ څېړونکي بايد د مـــــــــولوي عبدالجبار څېره 
ښه راوسپړي او د حالاتو او آثارو شرح يې بايد په 
بشپړ ډول راوپېژني، زمـــــــــوږ دغه ديني او فرهنګي 
شخصيت ډېرو پلټنو ته اړتيا لري چې نوی نسل د 
 نوموړي له هنر او شخصيت سره بشپړه بلدتيا ومومي.

 )پاتې برخه په راتلونکې ګڼه کې(

 ...جغرافيايي ژبپوهنه

دننه څه هم وي هغه په مایکرو  یعنې نظري ژبپوهنه 
کې راځي او کوم چې د ژبې نه بهر دي او د ژبې ورسره 

)یوسفزی،  «تعل  وي هغې ته ماکرو  ژبپوهنه وایي.
 مخونه( ۶۳-۶۱: ۲۲۲۲

تطبیقي ژبپوهنه د ژبې له بهرنیو مسایلو سره کار لري. 
هغه مواد او معلومات چې نظري »ډاکټر نیازی لیکي: 

ژبپوهنه یې د ژبې د تدریس او د تدریس د نورو هغو 
موضوعاتو لکه: د ژبې ګرامر، املا او انشا، متونو او 

)کابل مجله،  «نورو لپاره برابروي  ترې ګټه اخلي.
مخ( د تطبیقي ژبپوهنې په اړه  ۶۵ګڼه، ۶:  ۵۳۳۱

د ژبنیو مسایلو د حل او »ډاکټر اورمړ داسې لیکي: 
روښانه کولو لپاره د ژبپوهنې په اړه د نظریو، میتودونو 
او موندنو له کارولو څخه عبارت ده چې په نورو 
تجربي حوزو کې ایجاد شوي دي. د تطبیقي ژبپوهنې 
قلمرو ډېر پراخ دی او د بهرنیو ژبو له زده کولو او ور 
زده کولو، د ژبې د تدریس په ساحه کې د اړوندو 
موضوعاتو د تدریس لکه د ژبې ګرامر، املا، انشا، 
متونو او نورو څخه استفاده کوي، همدارنګه ژبني 
اختلالات، ژباړه او تفسیر، فرهنګ لیکنه، سبک 
پېژندنه، د وینا تحلیل او د لوستلو میتود په ځان کې 
رانغاړي. تطبیقي ژبپوهنه په نظري ژبپوهنه باندې ولاړه 
ده او د ژبې له نظري مطالعاتو څخه پرته منځ ته نه 

 مخ(  ۳۷ګڼه، ۲-۵: ۵۳۳۵)کابل مجله،  «شي راتللای.
د ډاکټر اورمړ په نظر کې یوه برخه د غور وړ ده چې 
تطبیقي ژبپوهنه له نظري مطالعاتو څخه پرته منځته 
نه شي راتللای. نو ویلای شو چې د تطبیقي ژبپوهنې د 
استفادې لپاره باید نظري ژبپوهنه موجوده وي. 
تطبیقي ژبپوهنه ګڼې څانګې لري چې یوه له هغو څخه 

 جغرافیایي ژبپوهنه ده او دلته به پرې نور بحث وکوو.
جغرافیایي ژبپوهنه هغه څانګه ده چې د ژبو، لهجو، 
او ژبنیو ځانګړتیاوو جغرافیایي وېش، پراخوالی او 
بدلونونه څېړي. دا څېړنه د دې لپاره مهمه ده چې ژبه 
یوازې یو ذهني یا ټولنیز سیسټم نه دی، بلکې دا یو 
فزیکي حضور هم لري، خلک ژبې د زمان او مکان په 
یوه ټاکلې مقطع کې کاروي، او دا کارونه له ځای سره 
تړاو لري. جغرافیایي ژبپوهنه هڅه کوي چې دا اړېکې 
وڅېړي، او وښيي چې ژبه څنګه د جغرافیایي 
چاپېریال له اغېزو، د خلکو له کډوالیو، کلتوري 
تماسونو، سیاسي سرحدونو او اقتصادي حالتونو سره 

 .بدلون کوي
د جغرافیایي ژبپوهنې بنسټ د دې مشاهدې پر اساس 
دی چې د ژبې په کارونه کې سیمه ییز توپیرونه شته، 

او دا توپیرونه تصادفي نه دي، بلکې د یوې پراخې 
جغرافیې برخه وي. له همدې امله، ژبپوهان د ژبې د 
ځانګړتیاوو د خپرېدو نقشې جوړوي. دا نقشې د 

په نوم هم یادېږي، دا نقشې ښيي  «لهجوي اطلس»
چې کوم ډول تلفظ، لغت، یا ګرامري جوړښت په کوم 
ځای کې رایج دی. د بېلګې په توګه، که د پښتو ژبې 
لهجې وڅېړو، نو ګورو چې د مشرقي لهجې خلک وایي 
"بخنه کوه"، خو د مرکزي ولایاتو ډېری خلکو ته دا 
جمله داسې ده: "بښنه کوه"  د کندهار په ډېرو سیمو 
کې "بخشه کوه" ویل کېږي. دا ډول توپیرونه له یوه 
ځایه بل ځای ته په تدریجي ډول بدلېږي، او دا 
تدریجي بدلون له هماغې سیمې سره تړاو لري. 
ژبپوهان دا تدریجي پوله د "ایزولین" په نوم یادوي، 
چې مانا یې دا ده چې د ژبني بدلون یوه کرښه هم 
ناڅاپي نه وي ، بلکې ورو ورو او په تدریج سره بدلون 

 .راولي
د جغرافیایي ژبپوهنې له لارې کولای شو دا در  کړو 
چې څنګه د یوې سیمې طبيعي شرایط، لکه غرونه، 
دښتې، سیندونه یا سرحدونه د ژبې پر پراخېدو یا تفرق 
تأثیر لري. مثلاً د هغو قومونو ژبه چې په غرنیو سیمو 
کې اوسېږي، اکثراً د ښاري قومونو له ژبې سره توپیر 
لري، ځکه چې فزیکي جلاوالی د کلتوري او ژبني 
تماس مخه نیسي. همداراز، د کډوالۍ له امله ژبني 
عناصر له یوې سیمې نه بلې ته انتقالېږي. که یو قوم 
له خپلې اصلي سیمې ونه وځي، نو ممکن لهجوي بڼه 
یې په اوږد مهاله توګه باثباته پاتې شي، خو که کډه 
وکړي، نو هماغه لهجه هم بدلېږي یا له نورو لهجو 

 .سره ګډېږي
په انساني ژوند د چاپېرچل او جغرافیې ژور اثر وي او «

ژبه د انساني ژوند یوه داسې مهمه اله ده چې په 
جغرافیایي عواملو اثر انداز کېږي او جغرافیایي 
عوامل په ژبه اثر انداز کېږي، ځکه چې د هرې سیمې 
او جغرافیې د اولس خپل خپل ضرورتونه او نفسیات 
وي، هم په دغه سوب د ژبپوهنې د ماهرانو په خیال 
تقریباً هر اته میله پس په ژبه کې بدلون راځي، د هرې 
جغرافیې د خلکو خپلې خپلې روزمرې او متلونه وي، 
دغه شان د څه خاصو څیزونو او خاصو ځایونو په 

: ۲۲۲۲)یوسفزی،  «وجه یې لغتونه هم مختلف وي.
 مخ( ۶۶

د ژبپوهنې »دا خبره په بل ځای کې هم راغلې ده: 
ماهران وایي چې هر اته میله پس ژبه بدلېږي او چېرته 
چې ژبه بدلېږي هلته کلچر کې هم بدلون راځي، د 
یوې ژبې په لغاتو، متلونو، فولکلور او ادب باندې د 

 مخ(۳۵: ۲۲۵۲)اکرام،  «جغرافیې اثر هم وي.

ډاکټر اورمړ تر دې نظریاتو لږ پراخ غږېدلی دی: 
جغرافیایي ژبپوهنه د ژبپوهنې هغه څانګه ده چې په »

نړۍ کې د ژبو جغرافیایي وېش او د هغوی د سیاسي، 
اقتصادي او فرهنګي وضعیت په پام کې نیولو سره 

هم  Geographical Linguisticsمطالعه کوي او 
ورته ویل کېږي. دا اصطلاح په خاصه معنا هغو پېښو 
ته کارول کېږي، چې د لهجو بڼې یا د لهجو جغرافیا، 
د ښارونو په لهجو پورې اړوند مطالعات او انساني 
جغرافیا ته له ژبني او ټولنیز پلوه سره ربط ورکوي. د 
یوې ژبې د لهجې د ډول ډول اشکالو تغیرات او ورته 
والی د سیمو او جغرافیایي حوزو پر بنسټ په ټاکلو 
نقشو کې ثبتوي، دې ډول نقشو ته لهجوي اطلس ویل 

)کابل  «کېږي، دا څانګه په لهجه پوهنه هم یادېږي.
 مخ(  ۵۲۲ګڼه، ۲-۵: ۵۳۳۵مجله، 

نو ویلای شو چې جغرافیایي ژبپوهنه یوازې د ژبنیو بڼو 
څېړنه نه ده، بلکې دا د ټولنیزو اړیکو، اقتصادي 
بدلونونو، تعلیم، دیني تماسونو او سیاسي وا  د 
بدلونونو ژبنۍ اغېزې هم مطالعه کوي. دا څانګه موږ 
ته دا در  راکوي چې ژبه یوازې یو ساه لرونکی نظام 
نه دی، بلکې د تاریخ، ټولنې، او طبیعت یو ګډ 
محصول دی. په همدې توګه، دا څېړنه د ژبو د ورکېدو 
یا له منځه تلو د در  لپاره هم ګټوره ده، ځکه چې 
ډېری ژبې له همدې امله له منځه ځي چې د یوه ځای 
خلک کډه کوي، یا نویو ژبنیو سلطو ته تسلیمېږي. له 
همدې امله، جغرافیایي ژبپوهنه د ژبنیو اقلیتونو د 

 خوندیتوب لپاره هم مهم رول لوبوي.

لـــودین، دولـــت محمــــد. د عمــومي ژبپوهنې ۔ ۵
مســــایـل، ختیــــــځ خپرندویه ټولنه: جـــلال آباد، 

 ل.۵۳۳۱
۔ غوربندی، میراجان. د ژبپوهنې مبادي، جهان ۲

 ل.۵۳۳۷دانش خپرندویه ټولنه: کابل، 
۔ اکرام، بشری. ژبپوهنه، پښتو اکېډېمي پېښور ۳

 ز.۲۲۵۲پوهنتون: پېښور، 
۔ اورمړ، خلیل الله. ژبپوهنه ، کابــــــــــــل مجله ۱
( ګڼه، د افغانستان د علـــــــــــــــومو اکاډمۍ ۵-۲)

 ل.۵۳۳۵د اطلاعاتو او عامه اړیکو مرکز: کابل، 
۔ نیازی، رفیع الله. ژبپوهنه او د هغې څانګې، ۱

ګڼه(، د افغانستان د علومو اکاډمۍ ۶کابل مجله )
 ل.۵۳۳۱د اطلاعاتو او عامه اړیکو مرکز: کابل، 

۔ یوسفزی، سمندر. بنــــــــــیادي ژبپوهنه، اعراف ۶
 ز.۲۲۲۲پرنټرز: پېښور، 

 دين نه ګردد پخته بی آداب عش 
 دين بګير از صحبت ارباب عش 

 مأخذونه

 کز نيستان تا مرا ببريده اند
 از نفيرم مرد و زن نالیده اند

 هيچ چاره نيست و ز قوت عيال
 از بن دندان کنم کسب حلال

 آن دو اشُه آن يک اشُه است
 تنګ آمد لفظ معنا بس پر است

 ګفت پيغمبر که آواز خدا
 می رسد در ګوش من همچون صدا

 هر کرا جامه ز عش  پا  شد
 او ز حرص و عيب کلی پا  شد

 آن خدای که فرستاد انبياء
 نی بحاجت بل بل بفضل کبريا

 پند من بشنو که تن بند قويسيت
 کهنه بيرون کن ګرت ميل نويسيت



 (پنجشنبهپنځنۍ )
 ګڼه ۵۱ - ۵۱د لړم 

 مه( ګڼه ۵۱۱ - ۵۱۱پرله پسې )

 ۰۴د لړم میاشتې  ۵۵۴۵
 ۹۲د جمادي الاول میاشتې  ۵۵۵۱
 ۹۴د نومبر مياشتې  ۹۴۹۱

درېیمه دوره 
 

 بېلګه یې پورته بیت کې )انجام او اغاز( دی .
د انجام او اغاز موضوع په حقیقت کې د مرګ او ژوند 
موضوع ده چې له اغاز څخه موخه نوی پیدايښت او 

ژوند او »ژوندون دی او انجام مرګ دی. د اغاز او انجام
په فلسفه کې مرګ د اصلي ژوند پیل دی او یو بل  «مرګ

پړاو دی. د دې نظریې ځینې پلویان په دې اند دي، چې د 
انسان ژوند یې مرګ دی، ځکه چې ډېر انسانان په ژوند 
کې اسلامي او انساني سرغړونې کوي، نو ورځ تر بلې یې 
د اخرت بار درندېږي، نو له داسې ژوند څخه مرګ غوره 
دی، خو د یوې خبرې یادونه اړینه ده، چې نه هر ژوند 

 مرګ دی او نه د هر انسان مرګ د ژوند یو بل پړاو دی. 
د مرګ او ژوند بحث له کلونو کلونو را پاتې موضوع ده، 

په ډول له یو نسل څخه بل  «ارکي ټایپونو»چې د زړبېلګو 
نسل ته پاتې دی. د یونګ د نظريې له مخې دا هغه زړې 
بېلګې دي، چې د نړۍ انسانان یې په اړه اندېښنه کوي. په 
تحریري لاس ته راغلو ادبیاتو کې د بین النهرین لومړنۍ 
حماسه کې ګلګمېش د مرګ څخه تېښته کوي او د 
تلپاتې ژوند په هیله وي. کله چې خپل نیکه اوت نا پیشتم 
ته ځي، هغه ورته هم د دې خبرې یادونه کوي، چې 
تلپاتې ژوند نشته. د انکیدو لـــــــــــــــه مرګ څخه 
وروسته پوهېږي، چې دی به هم د مرګ خوند ګوري. د 
تلپاتې ژوند په هیله د نړۍ انسانان دي، چې ښه بېلګه یې 

 د نړۍ په لیکنو کې د خضـر د اب حیات یادونه ده.
د مرګ او ژوند په فلسفه کې بېلابېل ادیان، پوهان او 
لیکوال خپل نظریات او افکار لري، ځینې ادیان په دې اند 
دي، چې د انسان مرګ یې نابودي او نیستي نه ده، مرګ 
د دویم او اصلي ژوند د پیل پړاو دی. مرګ هستي ده، 
تلپاتې ژوند دی او خپلو موخو ته رسېدل دي. په حقیقت 

 کې مرګ له یو مکان څخه بل مکان ته نقل مکان دی.
)د متقابلو شیانو یادونه په ډېرو اثارو کې مخې ته راځي، 
لکه په ځانځاني ښامار کې مرګ او ژوند، ښامار مري او 
ژوندی کېږي، ځمکه شاړیږي او بېرته زرغونېږي، رڼا او 
تیاره، اهـــــــــــــــریمن او اهورا، اور او اوبه، ځمکه او 
اسمان، روغتیا او ناروغي، د محبت الهه او ایګو، وچوبه 

 )۳او شېرازي، هدیره او میخانه او داسې نور.( )
د مسیحیت ځینې فرقې په دې اند دي، چې له مرګ څخه 
وروسته مړی را ژوندی کېږي، دوی له مړو سره په قبرونو 
کې خوراکي توکي ږدي، چې کله مړی ژوندی شي وږی به 

 وي او له له خوړو به ګټه واخلي.
د فیثاغورث په فلسفي او ریاضیکي مکتب کې د دوه ګونو 
شمېرو یادونه شوې ده او هر عدد خپل ماهیت او مانا 

لري. لــــــــــــــــه دې مکتب څخه وروسته ارسطو او نیو 
افلاطونیزم، اخوان الصفا او حروفیه ډلې د هرې شمېرې 
یادونه وکړه، چې په دې کې دوه خپل ماهیت لري چې 

 مرګ او ژوند هم د دوه عدد تر مفهوم لاندې راځي.
د ژوند او مرګ د فلسفې په بیان کې انجام او اغاز، 
هست و نست او بودي و نابودي متقابلې کلمې دي. د 
ژوند سره مرګ تړلی دی. د ژوند سره، رڼا او تیاره، ګل او 
اغزي شته. د انسان مرګ یې د زېږېدلو د لومړۍ ورځې 
سره یو ځای پیدا کیږي او هر ساکښ به یوه ورځ له 

 مینځه ځي او مړ کېږي. 
ځینې خلک وايي، کاشکې ځواني وای  دوی داسې فکر کوي، 
چې زړښت د ځوانۍ پای دی، مرګ ته نږدې کېدل دي، بیا هم 
دوی فکر کوي، چې مرګ نابودي او نست کېدل دي، چې 
حقیقت داسې نه ده، مرګ هستي ده، نوی ژوند دی او حقیقت 

 ته رسېدل دي. 
فردوسي د ژوند له بېوفايي دا پايله لاس ته راوړي، چې 
که مرګ نه وای، نو په نړۍ کې به انسانان نه ځايېدل، د 
زيست او روزګار ستونزې به يې درلودې او د ډېرو 
ستونزو سره به مخامخ وو. پوښتنه دا ده چې ټول 
مسلمانان په دې عقیده او باور دي، چې له مرګ څخه 
وروسته ژوند شته، تلپاتې ژوند امکان نه لري او د نړۍ د 
ټولو انسانانو په ډول به یوه نه یوه ورځ مړه کېږو، خو 
څومره انسانان له مرګ څخه وروسته ژوند ته اندېښنه 
لري او ورته تیاری کوي. څه چې اسلام او انسانیت وايي، 
څومره یې په خپل ژوند کې پلي کوو. همدارنګه پوهاند 
ناګار د اقبال په ستاینه کې یو شعر لري، چې د یو نیم 

 بیتي حمل یې په لاندې ډول دی:

پورتنی نیم بیتی د یو شعر دی چې د پرګننټ د نظریي پر 
بنسټ تفسیر او تشریح ته اړتیا لري.په پورته نیم بیتي 

د اسلام له اړخه څېړنې ته اړتیا لري. په  «خودي»کې 
اسلام او ارواپوهنه کې خودشناسي دوه بېلابېلې لارې 
لري او جلا موضوعګانې دي، چې کله کله لوی لیکوال په 

 دې مساله کې سهوه کېږي.
د  «خودي»د بهاوالدین مجروح په ځانځاني ښامار کې 

ارواپوهنې له اړخه څېړنې ته اړتیا لري، خو د اقبال په 
د امام غزالي د نظریي پر بنسټ  «خودي»شعرونو کې 

 څېړنې ته اړتیا لري.
د خــــــــــــــــــــــــودي مفهوم د ځان پېژندل دي: )چا 
چې ځان وپېژنده، په حقیقت کې یې الله تعالی وپېژنده( 

شرحه ده. د اقبال اسرار خودي او رموز بېخودي د ځان 
د پېژندنې په تړاو مهم مسایل تر بحث لاندې نیسي. 

چې  ،اقبال په شعر کې خودي هغه شعور ته وایي
، دی، ځان ته په اهمیت قایل پېژنيانسان پرې خپل ځان 

ته د  خپلې موخېاو وروسته  کويپه ځان باور پیدا 
خو په  ،. خودي یوه رڼا دهکويرسیدو احساس پیدا 

چې د دې مقابله  ،مادي رڼاګانو کې هیڅ داسې رڼا نشته
کې  ځواکونوخو په مادي  ،دی ځوا خودي یو .  وکړي

ا د.  چې د خودۍ د ټکر وي ،نشته ځوا هیڅ داسې 
چې په انسان او د دنیا په هر څیز  ،هغه نوراني قوت دی

په ځان پېژندنه کې په باطن ډېر ټینګار   کې ښکاري.
کېږي، د انسان ظاهر یې کالبد دی، دې ته  ډانچه وايي، 
رحمان بابا وايي)بت که جوړ کړې د سرو زرو انسان نه 
دی(، انسان د ګنده او بد بویه خټې جوړ دی، روح یې 
ارزښت لري، روح چې جوړ شو، په ټول بدن ښه مشري 
کوي. ظاهر په سهګو ښکاري او باطن په ظاهري سهګو 
نه ښکاري، بلکې باطني بینايي غواړي، زړه د باطني بیایي 
اصلي محور دی، د زړه پوسیله د انسان باطن جوړیدلای 
شي. یو د زړه ساختمان دی یا هغه جوړښت دی، چې په 
سهګو ښکاری او بل د زړه باطن دی، زړه د نړۍ ټول 
انسانان لري، خو د هر چا د زړه باطن جوړ نه وي او یا 
زړه خو حیوانات هم لري، چې په سهګو ښکاري، خو د 

 انسان له زړه سره یې توپير په باطن کې دی.
غزالي وايي: )د انسان ټول بهرنی او دنننی جوړښت د یو هېواد 
حیثیت لري، زړه د هېواد پاچا دی، په ټول هېواد مشري کوي، 
ښه او پیاوړی پاچا ښه مشري کوي او خراب او بې علمه پاچا به 
په خپلو کارونوکې ناکامه وي. فکر، عقل او دماغ د همدې 
هېواد د لومړي وزیر دنده په غاړه لري، د پاچا ټولې خبرې مني 
او بیا یې د هېواد نورو لوړ پوړو چارواکو ته وړاندې کوي، که 
پاچا سم هدایت وکړ، نو د وزیر لخوا هم سمه لارښوونه د لاس 

 )۱لاندې چارواکو ته کېږي.( )
د هېواد نور ټول کار کوونکي د بدن عضوې/ غړي دي، 
لکه لاسونه، پښې، سهګې، غوږونه، پوزه او داسې نور، 
که په لاسونو د خیر او یا د شر کارونه کوو، لارښوونه یې 
له زړه څخه کېږي، که په پښو د جومات پر ځای خرابو 
ځایونو ته ځو بیا هم امر یې له زړه کېږي، که په سهګو 
ګناه کوو، په غوږونو غیبت اورو او د داسې نورو کړنو 
لارښوونه له زړه څخه کېږي، ښه زړه د ښه او پرمختللي 
هېواد استازیتوب کوي او خراب زړه د خراب هېواد 

په استازیتوب کوي. عبثیاتو زړه ته دام ایښی وي، چې 
خپل نیرنګ کې یې ونیسي، هغه زړه چې د کار نه وي 
ډير ژر په عبثیاتو اخته کېږي او هغه چې په معرفت د 
الله نوراني وي، په داسې دامونو کې نه نیول کېږي. کله 
چې زړه غواړي اصلي او حقیقي ښکار وکړي، معرفت 

 حاصلوي او بیا د ځان پېژندنې لپاره سمه لاره ښيي.
د انسان ظاهري پنځه حواس) غوږونه، سهګې، پزه، حس کول 
او ذایقه( او باطني حواس)تخیل، تفکر، حفظ، تذکر او توهم( د 
زړه تر فرمان لاندې دي، که زړه پیاوړی او ښه وي، نو دا ټول 
حواس سم کارونه کوي او که زړه ناسم وي، نو ناسم کارونه 
کوي. د چا چې زړه جوړ شو، نو د ځان پېژندلو په مفهوم 
پوهیږي او کولای شي، چې د بدن له ټولو غړو سمه ګټه واخلي. 
نننۍ ټولې ستونزې په دې کې دي، چې د ځان پېژندنې له 

 مفهومه ښه خبر نه یو.
د نړۍ ټول انسانان بهرني او دننني رغښتونه لري، خو دا 
چې له دې رغښتونو څه ډول ګټه واخلي، په دې لږ 
خلک پوهیږي.لاسونه، پښې، سهګې، غوږونه، فکر، 
احساس، خیال، اخلاق او داسې نور داخلي او بهرني 
توکي ټول انسانان لري، خو د څومره کسانو زړونه جوړ 
دي، چې د ځان پېژندنې په مفهوم پوه وي او له خپلو 
ټولو غړو څخه سمه ګټه واخلي. د پوهاند ناګار ډېر 
شعرونه تفسیر او شرحې ته اړتیا لري، چې د بېلګې په 
ډول د یوې ځانګړې نظريې له مخې یې په يوه بيت لنډې 

 خبرې وشوې.  
 پایله

د پوهاند ناګار شعرونه د نورو پیاوړو شاعرانو په ډول 
نوې خبرې لري او شعرونه یې تفسیرولو ته اړتیا لري. 
نننۍ څېړنې د نظریو له مخې تر سره کېږي. دې مقاله 

په تشریح کې په  لامکان، راز،  عر د يوه بيتکې د شا
خودي، اغاز او انجام لنډې خبرې شوي دي. د پرګننټ د 
نظريې له مخې په دې هرې کلمې باندې ډېرې خبرې 
کېدلای شي او ان کتاب پرې لیکل کېدای شي. د دې 
مقالې لاسته راوړنه دا شوه، چې د ناګار په شعرونو کې 
ډېرې داسې کلمې شته، چې شرحې او توضیح ته اړتیا 
لري. د بېلګې په ډول یې دغه بيت تاسو ته په لنډ ډول 
وړاندې شو. له دې بیت څخه څرګندېږي، چې شاعر ښه 
مطالعه لري، شعرونه یې د ټولنیزو علومو له څو خواوو 
څخه څېړنې او پلټنې ته اړتیا لري. د شاعر شعرونه د 
تصوفي او عرفاني نظريې له مخې، د سیاست، فلسفې، 
ټولنپوهنې، انهاپولوجي او د داسې نورو خواوو له مخې 
خبرو ته اړتیا لري. کله چې د یو چا شعرونه شرحه کوو، 
شرحه کوونکي لپاره اړینه ده، چې ډېره مطالعه ولري او 

 د علومو له څو خواوو پرې خبرې وکړي.

 مخ. ۵۲ناګار، فضل ولي. دا هغه بالاحصار دی، ۔ ۵
 مخ. ۵۔ ناګار، فضل ولي. هسکې ولونه ولونه، ۲
۔ هاشمي، سید اصغر. ادبیات، انسان، خوبونه او ۳

 مخ. ۵۲۲ارکي ټایپونه، 
۔ هاشمي، سید اصغر. د اقبال په شعرونو کې خودي، ۱

 مخ. ۳۶

خان خټک په یو بیت باندې )د خوشحال یو بیت( اثر 
ولیکه، نو بیا هغه کار د دې تیوري پر بنسټ بشپړ تر سره 
شوی دی. په دې تیوري کې له یوې کلمې، یو بیت، یو نیم 
بیتي او یا هم په نثر کې له یوې جملې څو نورې جملې او 
یا یو لوی فکر زیږي، دا زیږیدنه د فزیکي او جسمي 
برعکس معنوي ده. دغه معنوي زېږېدنه د عرفان او 
تصوف له معنوي تولد سره توپير لري، دلته د مفهوم 
زېږون دی، د مانا زېږون دی، چې د ډېرې مطالعې په 

 وسیله دغه کړنه تر سره کېږي.
دغه نظریه په غیر اختیاري ډول د ځینو لیکوال په افکارو کې 
لیدل کېږي، چې ښه بېلګه یې د خوشحال دستار نامه ده چې د 
غرب او د رېنسانس له دورې ډېر مخکې لیکل شوی دی، خو په 

 علمي او مېتودیک ډول په وروستیو کې پرې بحثونه شوې دي.
د غرب په ادبیاتو کې له نورو پوهانو پرته د فرانسس 
بېکن نثرونه دا برخه ډېره لري، د ده په نثري پنځونو کې 
کله کله الفاظ او کله هم له یوې جملې څو نورې جملې 

 را زیږي او آن تر دې چې اثار پرې لیکل کېدلای شي .
زما د خپلې مطالعې پر بنسټ د عمر خیام رباعیات، د 
عطار منط  الطیر، د مولانا مثنوي معنوي، د خوشحال 
خان ځینې شعرونه، د غني خان د افکارو ځينې ښکلاییز 
فلسفي بیتونه، د علامه اقبال اسرار خودي او رموز بې 
خودي ځینې بیتونه، د حمزه، پسـرلي او د ناګار صاحب 
په شعرونو کې دغه نظریه تطبیقېدلای شي. دغه 
ځانګړنه د هغو لیکوالو او پوهانو په شعرونو او افکارو  
کې لیدل کېږي، چې ډېره مطالعه لري او د تخصصـي 

 زده کړو پرته د هرې برخې د مطالعې سره یې مینه وي.
اوس به د ناګار هغه بیت راړوم، چې ځینې کلمې یې 
تحلیل او شننې ته اړتیا لري او په حقیقت کې د همدغو 

 کلمو شننه له یو بیت څخه حمل کوي:

پورتني بیت کې د )لامکان( څخه په تصوفي او عرفاني 
شاعري کې موخه د معراج واقعې ته اشاره ده او د )راز( 
کلمې څخه موخه د الله تعالی او رسول الله صلی الله 
علیه وسلم تر منځ د راز او نیاز خبرې دي، چې ډېر اوږد 
بحث ته اړتیا لري چې کتابونه پرې لیکل کېدلای شي. په 
دویم نیم بیتي کې د انجام او اغاز یادونه شوې ده. د 
اضدادو په فلسفه کې د متقابلو شیانو یادونه کېږي، چې 

...عاطفه د شعر ساه  

په دې بيت کې هم راسره شاعر خپله عاطفه چې د هغه 
له ذاتي تجربې څخه سرچينه اخلي شريکوي، نو بيا هم 
ترې همغه خوند اخلو چې شاعر ترې کوم خوند د ليکلو 
پرمهال اخيستی و، ځکه چې د شاعر عاطفه په دې بيت 

د سينې زخم، پر زخم “په بيت کې  .کې هم ريښتونې ده
ټول عاطفوي ”  لاس ايښودل، مجبوري، دعا، اوعاجزي

حالتونه دي چې په مخاطب باندې اغيز کوي او له شاعر 
 .سره يې په دغه عاطفوي حالت کې شريکوي

ويل کيږي هر هغه شی چا عاطفې ريښتونی کړ، که 
 .دروغ هم وي تاسې يې رښتيا وبولې

 :د پښتو ژبې يو بل نوښتګر شاعر اومان نيازی وايي

که چېرته دغه بيت موږ د عقل او منط  په تله وتلو، نو 
کيدای شي خپل عقل راپورې وخاندي، ځکه چې عقل 
راسره دا نه مني چې په قبر دې د وښو پرځای باڼه راشنه 
شي، خو بيا هم موږ له دغه بيت نه خوند اخلو، زموږ په 
حواسو ژوره اغيزه کوي، او دغه نوې خبره راته بابيزه نه 
ښکاري، د دې لامل بيا هم عاطفه ده، په دې بيت کې 
مبالغه ده او له مبالغې سره چې عاطفه مله نه شي نو 
هيڅ ډول اغيز نه شي کولی، په پورتني بيت کې د شاعر د 

ملالې سهګې، کتل، قبر، باڼه او ”  ذاتي تجربي توکي، 
دي، شاعر خپله دغه ذاتې تجربه چې د ده په ”  ټوکېدل

شعور کې ترسره شوې ده، له موږ سره شريکه کړې ده، 
او دغه مبالغه يې راباندې د خپلې عاطفې پرمټ منلې، 
په لومړي نيم بيت کې خوځښت او حرکت دی، د ملالو 
سهګو د اوريدو سره د سهګو ټول کيفيتونه زموږ د ذهن 
په هنداره انځوريږي، ورپسې د کتلو په فعل کې هم 

ته نور هم ”  کتلو“حرکت موجود دی، د ډېر قېد 
خوځښت ورکړی دی، ورپسې نيم بيت کې جمود ډېر دی 
او په جمود کې ناڅاپه داسې خوځښت رامنځ ته شوی 
دی لکه تږی چې په يوې سوې صحراکې په چينه واوړي، 
نو صحرا او د لمر سوځنده وړانګې ترې هېرې شي او 
يوازې په چېنه بوخت شي، دلته هم په قبر باندې د بڼو 
شنه کېدل همدغسې انځور جوړ کړی دی، د قبر په 
کليمه کې درد، غربت، بيتلون پروت دی چې دا ټول د 
عاطفې ډولونه دي، چې د شاعر په ذات پورې تړاو لري، 
موږ په ورځنۍ محاوره کې وايو خټکۍ له خټکې نه رنګ 
اخلي ځکه چې يو بل ته نېږدې دي، د همدغې محاورې 
پرمټ دغه تصوير انځور شوی دی، دا په غير ارادي ډول 

 ...يوهد پوهاند ناګار له 

 مرتبه یې چې د لامکان د راز ده
 )۲پیلامه چې د انجام او د اغاز ده شملې )

 )۵د خودۍ بله لمبه وه، شاو خوا ځمکه یې سره کړه )

شوی دی، د دواړو تصويرونو ترمنځ نېږدې والی د 
سهګورو کره کتونکو کار دی، نو لومړی انځور مو منلی 

 .دی اودوهم راباندې د شاعر عاطفې په زور منلی دی
 :عبد الحميد بابا وايي

 :او يو بل ځای وايي

په لومړی بيت کې حميد بابا راسره د خپل ژوند يوه 
تجربه شريکوي، حميد بابا چې په هيڅ حالت کې يې د 
خپلې معشوقې نه زړه سوی نه دی ليدلی، نو ځکه د 
خپلې معشوقې په زړه سوي باندې ورته شک پيدا کيږي 
او د خپلې خبرې د ثبوت له پاره په ټولنه کې پراته انځور 
ته لاس غځوي، چې دغه انځور سره موږ ټول اشنايي لرو 
او د مخاطب مخې ته يې ږدي، چې دا د شاعر ذاتي 

په قربانۍ پسه “تجربه ده او دغه ذاتي تجربه راباندې 
په جمله مني، خو په بيت کې هيڅ ”  باندې د زړه سوی

 .ډول تخيل نشته دی
په دوهم بيت کې هم د شاعر عاطفه ريښتونې ده، ليدلي 
به مو وي چې ماشوم له نورو ماشومانو سره جنګ 
وکړي،که ونه ژاړي او بيا دغه کيسه خپلې مور ته او ياهم 
د کور بل غړي ته کوی ورسره ژاړي، شاعر هم راسره دغه 

 .تجربه شريکه کړې ده او پر موږ يې اغيز کړی دی
خو که چېرته شعر د عاطفې نه خالي وي، بيا بې روحه 
شي، هيڅ ډول خوځښت او حرکت نه لري، او چې خپله 
حرکت ونه لري نو د لوستونکي او اوريدونکي احساساتو 
او عاطفې ته به څه حرکت ورکړي، د پښتو ژبې د ځوان 

 :کهول خوږ ژبی شاعر سيد جيلاني جيلان وايي

په دې بيت کې تخيلې انځورونه ښه ډېر دي، د اينې سپين 
ورغوی، تخيلي ترکيب دی، بيا د دغه ورغوي د پړ  پيڅه 
بل تخيلي انځور دی بيا په دغه پيڅکه پسې ور  يار ته د 
خپل مين زړه د مرغلرې تړل بل انځور دی، خو پرموږ 
هيڅ ډول اغيز نه کوي.لومړی د تخيلي انځورونو ازدحام 
بيت بيخونده کړی دی، او په بيت کې هيڅ ډول عاطفه 
نشته، نو ځکه له دې بيت نه راته په دغه غزل کې دا بيت 

 :خوند راکوي

په پورتني بيت کې له مخاطب نه کرکه په دوزخ مخې 
تعبير شوې چې دا هم په خپل ذات کې سلبي عاطفه 
ده، په ټټر د کليمه دارې تړل يو کليوالي عاطفوي انځور 

 .مخ ته ږدي چې د کليوالې پېغلې ټول ژوند په کې ګورو
خو که چېرته په شعر کې تخيل او عاطفه څنګ په څنګ 
روان وي نو دغسې شعر په پيړيو ژوند کولی شي، او موږ 
ترې خوند هم اخيستلی شو د بېلګې په ډول به د کاروان 

 :څو بيتونه راوړو

شاعر هڅه کړې چې موږ ته يخه او رڼه چينه د خيالي 
تخيلي ترکيب ”  د ګل پښې”انځورونو پرمټ انځور کړي،

دی، ځکه چې د تخيل ترکيبي وجود شتون نه لري، خو 
په انفرادي ډول يې موندلی شو، د ګل پښې نشته، خو 

عاطفوي ”  رامه نجلۍ”ګل شته دی او پښې هم شته،
ترکيب دی، له شينکې بام نه د جينۍ راغورځېدل هم 

 :عاطفوي انځور دی

په خټ خټ خندا، بې شرمه، لوڅه، خامه، بې جامه “
ټول عاطفوي انځورونه دي،چې زموږ احساسات ”  نجلۍ

تخنوي،عاطفه مو راويښوي او نېغ په نېغه راباندې اغيز 
کوي، کينه په خپل ذات کې عاطفوي کيفيت دی چې 
چينه ورسره تشبيه شوې ده او د بيتونو عاطفوي اړخ يې 
نور هم غښتلی کړی دی، په دې بيتونو کې د شاعر 
عاطفه ريښتونې ده ځکه چې موږ ته يې خپله ذاتې 
تجربه په شفاف ډول وړاندې کړې ده، په دې بيتونو کې 
عاطفه او تخيلي انځورونه اوګه په اوګه روان دي او 

 .داسې بيتونه د تاريخ په حافظه کې خوندې پاتې کيږي
که موږ د خپلو پخوانيو شاعرانو شعرونه په غور وګورو، 
راته به جوته شي چې د کاظم خان شيدا په شعر کې 
ډېر ځله تخيل پرعاطفې لاسبری کيږي او د حميد بابا په 
شعر کې عاطفوي اړخ ډېر غښتلی دی، په معاصرو 
شاعرانو کې د پيرمحمد کاروان په شعرونو کې تخيلي 
اړخ پرعاطفوي اړخ کله ناکله لاسبری شي، خو د 
درويش دراني په شعرونو کې عاطفه په تخيل لاس برې 

که په شعر کې د منطقي، تخيلي او عاطفوي اړخونو  .ده
توازن ته پوره پاملرنه ونه شي نو شعر خپل شعريت د 

 پای.    لاسه ورکوي او په مخاطب هيڅ ډول اغيز نه کوي

 مأخذونه

 ښې لاس مې پروت و د سېنې په ژور زخم باندې
 له مجبورۍ مې کيڼ لاس پورته کړ دعا ته خدايه

 ملالو سهګو ته مې ډېر کتلي
 زما له قبره به باڼه ټوکيږي

 چاغوې مې قربانۍ لره پوهيږم
 دا چې کړی دې په ما باندې زړه سوی دی

 د رقيب له لاسه ډ  له غريو ناست وم
 چې مې حال ووايه ياره ته ژړا راغله

 په بنګاليو کوډو نشي دوزخ مخيه   واوره
 پېغله زمونږ کليمه داره له ټټره تړي

 د ايينې د سپين ورغوي د پړ  پيڅې پسې
 جلان ور  يارته د مين زړه مر غلره تړي

 څه ګورم د ګل پښو ته پرته رامه نجلۍ وه
 دا بې شرمه لوڅه ښه پوره خامه نجلۍ وه

 خټ خټ په خندا او مسته بې جامه نجلۍ وه
 سپينه راپرېوتې له شينکي بامه نجلۍ وه

 ورغلم نجلۍ نه د رڼو اوبوچينه وه
 ومې څښله يخه لکه زر ځله چينه ده

 خدای دې له بامه راګوزار کړه
 چې خړه پړه دې په غېږ کې ونيسمه



 ګڼهمه  ۶۱۱ -۶۱۱پرله پسې   | مه ګڼه۵۱ -۵۱ل.کال، د لړم میاشتې  ۵۶۴۶د 

 هجري شمسي ۳۱۳۱سيس كال تأد 

 د افغانستان د علومو اکاډمي
 د ژبو او ادبیاتو مرکز 

 خپرنیز ارګان

 څېړنوال دوکتور محمد اسح  خاورينمسئول مدیر: 

 څېړنپوه دوکتور سید محي الدين هاشمي، څېړنوال رحیم الله حریفال،  اکاډميسينکتنپلاوی: 
 څېړندوی احسان الح  کبیر، څېړندوی مطیع الله ساحل  

 پنځه افغانۍد یوې ګڼې بیه:   په زېري جریده کې له سرلیکنې پرته، د نورو لیکنو سپیناوی په لیکوالو پورې اړه لري.

د علومو اکاډمي، د ژبو او ادبـیـاتـو 
مرکز، توره بـاس خـان څـلـورلارې، 

 zerai8388@asa.gov.af / zerai8388@gmail.comبرېښناليک:  +)03) )7) )017138087)د اړیکې شمېرې:  افغانستان -نوی ښار کابل

www.asa.gov.af  :پښتون پښتون څېړندویمهتمم 

(+03( (7( (272278200( 

کلتور يوه غربي کلمه ده چې په انـګـريـزي کـې ورتـه 
)کلچر( وايي او په فرانسوي ژبه کې هم په همدې مانـا 
کارول کېږي،  په عربي کې ورته ثقافت او په دري ژبـه 
کې ورته د فرهنګ کلمه استعمالـېـږي  پـه پښـتـو او 
دري ژبو کې هم د کلتور کلمه دود ده چـې زمـونـږ د 

 لغتونو د ذخيرې برخه ګرځېدلې ده.
کلتور چې په انګريزي ژبه کې کلچر تـلـفـظ کـېـږي او 
ريښه يې د لاتينې کلمې )کلتورا( څخه ده چې د کولير 
له فعل څخه اخيستل شوې چې معنا يـې کـرهـڼـه ، 

 مخ(۵ل، ۵۳۳۳يوې کول او لارښوونه ده.) غني، 
همدارنګه په بېلابېلو کتابونو او قاموسونو کې د کلتـور 
په اړه تر لسو زياتې معناوې راغلي چې تر ټـولـو مـهـم 
يې کرهڼه، روزنه، پوهنه، پرمختيا او وده، تـهـذيـب، 

 دود، رواج او داسې نورې دي.
په ځينو اثارو کې د کلتور اصـطـلاح د تمـدن پـه يـوه 
ټولنه کې د کړو وړو څرنګوالي سره مهادفه استعـمال 
شوې  ده چـې د انسـان د ټـولـنـيـز ژونـد لـوړې او 
پرمختللې برخې لکه: ديني، فلسفي، شـعـر او ادب، 
موسيقي،  نقاشي او مجسمه جوړول په کـې شـامـل 
دي، د کلتور  )کلچر( کلمه په ژوندپوهنـه )بـيـولـوژي( 
کې د ميکروبونو يا ژونديو حجرو او نسجونو د روزنـې 
په معنا په علمي څيړنو او تجـربـو او يـا د درمـل پـه 

 کارولو کې استعمالېږي.
همدارنګه د فرهنګ کلمه په دري ژبو کې د عربي ژبـې 
د ثقافت او انګريزي ژبې د کلتور سره مهادفه راغـلـې 
ده او ويل کېږي چې د فرهنګ کلمه د )فر( د مختـاړي 
او )هنګ( د ريښې د وروستاړي څخه ترکيب شـوې ده 

 يـادهچې معنا يې روزل،  جذبول او پرتلـه کـول دي، 
کلمه د دري ژبو په قاموسونو کـې د پـوهـنـې، ادب، 
عقل، لويوالي، پرتله کولو، د لغاتو د کتاب،  د اوبـو د 
کارېز او د ونې هغې څانګې ته چـې پـه ځـمـکـه کـې 
څملول شوې او په بل ځای کې را ټـوکـېـدلـې وي پـه 

 معناوو راغلې ده.
په نولسمه پېړۍ کې په انسانپوهنه او نـورو ټـولـنـيـزو 
علومو لکه: ټولنپوهنـه )سـوسـيـولـوژي(، سـاپـوهـنـه 
)سايکالوژي( او نورو پوهنو کې دود شـوه. )حـبـيـبـي، 

 مخ(۲ل، ۵۳۲۱

د کلتور اصطلاح په بېلابېلو طبعي او ټولنـيـزو پـوهـنـو 
کې بېلابېل مفاهم او د استعمال ځايونه لري کـه څـه 
هم د کلتور د پېژندنې په هکله د نړۍ ټولنپوهان په يوه 
نظر نه دي او په دې اړه هريو بېل بېل نـظـرونـه لـري، 
خو بيا هم په ټوليز ډول په انسانپوهنه، ټولنپوهـنـه او 
ټولنيزو پوهنو کې د انسان د ژوندانه په ټولنيز طـرز او 
د ټولنې پر ټولو مادي او معنوي او اکتسابي موجوداتـو 
باندې دلالت کوي، د حيواناتو په نړۍ کې يوازې انسان 
د جسماني او ذهني اوښتون په بهير کې د کـلـتـور پـه 
رامينځ ته کېدو بريالی شوی دی، خو کلـتـور نـه کـوم 
بيولوژيکي او فطري شی دی او نـــــــــه کـوم انـفـرادي 
محصول دی بلکې کلتور يو اکتسابي او ټولنيزه پـديـده 

 ده چې د ټولنې له خوا جوړېږي او عمل پرې کېږي.
قاموس کې په دې ډول را پېـژنـدل انګريزي کلتور په يو 
 شوی دی.

کلتور د انساني ژوندانه د دود او دستور ټوله مجموعه 
ده چې د انسانانو يوه ډله پرې عـمـل کـوي او لـه يـو 

 نسل نه بل نسل ته پاتې کېږي.
د عربي نړۍ په کتابونو کې د کلتور اصطلاح د )تمـدن( 
او )مدنيت( د اصطلاح سره په مهادف ډول استـعـمال 
شوې ده چې د انسان د ټولنيز ژونــــــــــد او د لوړو او 
پرمختللو اړخونو او ښېګـڼـو، لـکـه: ديـن، فـلـسـفـه، 
شعراو ادب،  موسيقي،  نــــــــقاشي،  مجسمه سـازي 

 او نورو لپاره کاروي.
(  کال کې لنتون کـلـتـور داسـې تـعـريـف م۵۳۱۲په )

 کړی:
کلتور د فکري کړنو هغه ټولګه ده چې د يوې ځانـګـړې 
ټولنې د غړو په وسيله د يـو نسـل نـه بـل نسـل تـه 

 لېږدول کېږي او د ټولنې د غړو ترمينځ شريک وي.
( م کال کې کلوکون يو انګليسي پوه پـه دې ۵۲۱۱په )

 ډول سره تعريف کړی:
کلتور د ژوندانه ټول پټې او ښکاره معقولې لارې چارې 
دي چې هره ټاکلې زمانه کې موجـودې وي او د پـټـې 

 قوې په توګه د انسان د کړو وړو لارښونه کوي.
( م کال کې کرويبر کـلـتـور پـه دې ډول را ۵۳۱۲په )

 پېژندلی دی:

کلتور، ژبه، پوهنه، عقيــــــــــــــدې،  دودونـــــــــــــه، 
هنرونه، تخنيکونه، مفکورې او قوانين په خپلـه لمـنـه 

 کې رانغاړي.
نوموړي په يوه بل ځای کـې د کـلـتـور پـه اړه داسـې 

 څرګندونې کړې دي:
 کلتور د ټولنيزو عنعنو او ميراثونو ټولګه ده.

( م کال کې هـرسـکـوويـتـس ۵۳۱۲د کلتور په تړاو په )
 داسې نظر لري:

کلتور د چاپېريال هغه برخه ده چې انسان جوړه کـړې 
 وي.

 ( م کال کې داسې تعريف کړی دی:۵۳۱۲کېنګ په )
په اکتسابي او ټولنيز ډول د نقـل کـېـدونـکـي سـلـو  

 مجموعه يا دود او دستور دی.
ارواښاد وزير محمد ګل خان مومند د کلتـور لـپـاره د 
هڅوب کلمه کارولې هغه څه چـې ولسـونـه بـېـلـوي 

 کلمه وضع کړې ده.
همدارنګه احسان طبري کلتور داسـې تـعـريـفـوي: د 
معنوي او مادي پرمختګ په بهير کې د يوې ټـولـنـې د 

 لاسته راوړنو مجموعې ته فرهنګ يا کلتور وايي.
کلتور هغه ټولنيز انساني ميراث دی چې د هـغـې پـه 

 وسيله د انسان توپير د نورو ژويو سره کېږي.
 ل، بېلابېل مخونه(۵۳۳۳)غني، 

د کلتور د پېژندنې په برخه کې د امـريـکـا د تـکـزاس 
پوهنتون يو ټول منلی تعريف پـه لانـدې ډول وړانـدې 
کړی دی، ژباړه: د کلتورد خلکو د يوې ډلې هـغـه لاره 
ده چې کړنې، باورونه، ارزښتونه او سمبولونه له فـکـر 
کولو پرته مني او د اړيکو او تقليد له لارې له يـو نسـل 

 څخه بل نسل ته لېږدوي.

حبيبي، عبدالحی. د پښتو ادبياتو تاريـخ. دانـش . ۵
 ل. ۵۳۲۱خپرندويه ټولنه: پېښور.

. غني، سيد غني. د افـغـانسـتـان کـلـتـور تـاريـخ ۲
)تدرسي چپه(. ننګرهار پوهنتون، ښوونې او روزنـې 

 ل.۵۳۳۳پوهنځي، پښتو ژبې او ادب څانګه. 
۳ .-h t t p s : / / p e o p l e . t a m u . e d u / ~ i

choudhury/culture.html 
  ٭٭٭٭٭٭ 

تخلص هغه لنډ او مختصر نوم دی چې شاعرانو په  
شعر کې د کارونې لپاره ټاکلی دی. مولانا اصغر علي 
روحي او نور پوهان د دبیر عجم پر دې قول متف  دي 
چې تخلص د ایران د شاعرانو اخهاع ده، اهل عرب له 
دې سره آشنا نه ول، عرب شاعرانو د تخلص پر ځای په 

 شعر کې په خپل لقب یا کنُیت شهرت تر لاسه  کاوه. 
ښاغلی سعید نفیسي وايي، که څه د رودکي په اسلافو او 
معاصرینو کې یې ځينو تخلص اختیار کړی و، رودکی 

 لومړنی شاعر دی چې له تخلص سره  مشهور شو. 
اردو، ترکي او پنجابي ادب ته د تخلص ورتګ د فارسي 
ادب اغېز دی. په غربي ژبو کې د ادبي یا قلمي نوم دود 
دی، خو دې ته تخلص نه ویل کېږي  ځکه چې د تخلص 
مقصد دا دی چې په شعر کې استعمال شي. یعنې له 
دې پلوه تخلص هغه مهر دی چې شاعر یې پر کلام لګوي 
چې د هغه کلام یا مال جلا وپېژندل شي. د تخلص د 

 دود تر شا د انفرادیت څر  هم څرګند لیدل کېږي. 
د تخلص لغوي معنا خلاصول یا خوشې کول دي، )ځان 
له یو شي خلاصول، په شعر کې د خپل اصلي نوم پر 
ځای پر یو بل نوم کارولو سره ځان خلاصول(. په پخوانو 
لیکنو کې تخلص د ګرېز )تېښته یا پرهیز( یا مخلص 
مهادف و چې اصطلاحي معنا یې داسې ده چې د 
قصیدې تشبیب په لیکلو سره د ممدوح یادونه داسې 
کول چې له خبرې نه خبره پیدا شي. اوس پوښتنه دا ده 
چې د تلخص لومړنۍ اصطلاحي معنا څنګه بدله شوه؟ 
او اوسنۍ اصطلاحي معنا یې څنګه خپله کړه؟ د سید 

 عبدالله قیاس دی چې:
د تخلص لومړنۍ اصطلاحي معنا له تشبیب نه د مدح ”

په لور راوتل دي. د پخوانو شاعرانو په قصیدو کې 
معمولاً دا لیدل شوي دي چې هغوی په تخلص یعنې 
ګرېز کې د خپل ممدوح نوم یا لقب راوړه. )التزاماً نه، 

ورو په تخلص یا ګرېز کې د  -عموماً( له دې وروسته ورو 
مادح او ممدوح )ستایونکی او ستایل شوی( دواړو 
نومونه راوړل کېدل. د غزل په وروستي بیت کې د تخلص 
راوړلو علت هم همدا دی، ځکه عموماً د تشبیب په اخر 
کې تخلص یا شاعرانه نوم راړول کېږي، په دې خاطر کله 
چې غزل جلا صنف وپېژندل شو، نو د تخلص دود یې هم 
ځان سره راوړ. په مقطع کې د تخلص راوړل د همدې 

]د معاصر دور ځینو شاعرانو په “ پخواني دود یادګار دی.
مطلع کې هم تخلص راوړی او اروښاد صاحب شاه صابر 
خو د خپل یوه غزل په مطلع او مقطع دواړو کې خپل 
تخلص یاد کړی دی. صابر په دې غزل کې قافیه هم بدله 
کړې چې دلته د نمونـــــــــــــــــــــــــې په توګه یوازې 

 مطلع او مقطع لیکم:

د ډاکټر سید عبدالله د څېړنې مطاب  د تخلص دود په 
رامنځته کېدو سره بیا هم شاعران په خپلو کلامونو کې 
تخلص کم کاروي، لکه رودکي اته، فرخي دولس، 

پنځه ځایه په  -څلور او منوچهري څلور  -عنصري درې 
خپل تخلصونه راوړي  -خپلو شعرونو یا نظمونو کې خپل 

دي. مسعود سعد سلمان د خپلو پخوانو په نسبت 
تخلص ډېر کارولی دی، د سنايي او عطار په وخت کې د 
تخلص کارول عام وو، له دې وروسته د غزل په مقطع 
کې د تخلص راوړل عام شوی دی. عراقي، سعدي او نور 
دې ته ژمن پاتـــــــــــــــــــــــــــــې کېږي، حتا په فارسي، 
اردو، پښتو او ترکي شاعرۍ کې دې دود یو ډول د قانون 

 بڼه اختیار کړې ده.

صدیقي، ابوالاعجـــــــــــــــــــاز حفیظ. کشاف تنقیدي .  ۵
اصطلاحات، دویم چاد، اداره فروغ قومی زبان:  اسلام 

  م.۲۲۵۲اباد،  
. صابر، صاحب شاه. د صابر کليات، دويــــــــــم چاد، ۲

 ل.۵۳۳۲دانش خپرندويه ټولنه: کابل، 
 ٭٭٭٭٭٭ 

 
ZERAI Afghanistan Sciences Academy (ASA(  Editor - In - Chief: 

Associate Professor 
Muhammad Ishaq Khawreen (Ph.D( 

 Assistant: Assistant Professor Pashtoon Pashtoon 
  

Dr. Khawreen 
 

Address: Center for Languages & Literature, 
Institute of Pashto Language & Literature (ASA( Shahr-e-Naw Kabul - Afghanistan Contacts: (+03((7(272278200/(+03((7(017138087 Email:zerai8388@asa.gov.af/ zerai8388@gmail.com 

د خزان تر سیليو وروسـتـه طـبـیـعـت د ژمـي 
سپینې واورې وپوښي، په واورین مـوسـم کـې 
یوه له سکون نه ډکه چوپیتا انساني فطرت پـه 
خپله غېږ کې اخلي. په واورینه تـروږمـۍ کـې، 
چې واورې ونو  ته سپین پوړني ور په سر کړي، 
په ژمني یخ موسم کې تر ډېره ژوند هم یو ډول 
نه یو ډول د سکون حالت او شېبو ته ورګرځـي 

ولاړ حالت خـپـلـوي، د حـرکـت او تا او نسب
خوځون لپاره زمینه زیاته نه وي مسـاعـده،  د 
الله ج مخلوقات، کاینـات او هـر مـوسـم یـو 

 ځانګړی خوند او بېلې غوښتنې لري.

کله، چې د انسان شاو خوا چاپیـریـال ټـول د 
تغییراتو یوه تابلو  وګرځي، دلته پـه طـبـیـعـي 
توګه  انسان هم د بدلون قدم اوچتوي، خو که 
دا بدلون منظم او شعوري نه وي، انسـاني او 
بشري ژوند ته به ډېره ګټـه ونـه رسـوي، هـره 
ورځ او هــر مـوســم لــه ځـان سره د ژونــد، 
پرمختګ او وړاندې تګ پیغامونه لـېـږدوي، د 
سپرلي په راتګ سره د انسان د ژونـد یـو کـال 
تېریږي او د ژوند یو نوی پړاو پـیـلـوي، دا پـړاو 
هله پیلېږي، چې په طبیعت او چاپیریال کې له 
ورایه بدلون او تغییر تر سهګو کېـږي، نـو کـه 
غواړو، چې په خپل راتلونکي ژوند کـې لاسـتـه 
راوړنې ولرو، مثبت لوري ته ولاړ شـو، پـه کـار 
ده، چــې د ســپــرلي پــه راتــګ سره ځــیــنــي 
موضوعاتو او نقطو ته تم شو، له فکر او غـور 
سره د ژوند او عمر دې نوي پړاو تـه ور داخـل 

 پای    شوو. 

سپرلی د بدلون 

 نخښه

 څېړنوال رحيم الله حريفال

 دوکتور خاورينکمپوز او ډيزاين: 

Pseudonym / Pen Name

 مأخذونه

تخلص په عمومي توګه یو نه یو مـنـاسـبـت تـه 
غوره کېږي او کوښښ کېږي چې تخـلـص لـنـډ 
وي چې په شعر کې په اسانۍ سره ځـای شي، 
په ویلو کې دروند او سخت نه وي. ځینې وخـت 
شاعر د خپل نوم یوه برخه تخلص ته ځـانـګـړې 
 کوي، لکه اقبال، حمزه، قلندر او نور.                 

 د کلتور اصطلاحي پېژندنه د کلتور لغوي پېژندنه

 ده زړه د درده لـــــېونی شوی کــه نه 
 زما صابـــره  ته ســـړی شوی کــه نه  

 
 د بڼو سیوري تــــــــه مې کــــــــېنولې 
 صابره  سهګې دې مړې شوې که نه[

      (۲ :۵۱۳(  

 ژباړه او زياتونه: جاويد افتاب ل: ابوالاعجاز ح صديقي

 څېړندوی  شوکت الله عمر

هو سپرلی د کال زلمی، له شـور او طـبـیـعـي 
مستۍ نه ډ  موسم دی، کله چې د سـپـرلي 
بادونه لـه ژمـنـي خـوبـه د ونـو او بـوټـو د 
راویښولو لپاره را والوزي، په خـپـلـو یـخـو او 
خوندورو څپو د ژمي په پر سکونه چوپیتا کـې 
ویده نښهونه، دنګ چنارونه، ونې او بـوټـې د 
یوه نوي ژوند او نوي دور لپاره په مهینو وږمـو 
بیدار کړي او د بهار په راتګ سره کنګل ځمکـه 
خپله غېږ د رنګـارنـګ بـوټـو او ګـلانـو لـپـاره 
پرانیزي، نو که موږ لږ ځیر شوو او د سـپـرلي 
شهکارو بدلونونو او تغییراتـو تـه پـام وکـړو، 
زموږ لپاره هم د سه بدلون  پیـغـام لـه ځـان 

 سره  لري.

۶ 

 مأخذونه

https://people.tamu.edu/~i-choudhury/culture.html
https://people.tamu.edu/~i-choudhury/culture.html

